Verdade como perda do objeto,
enquanto “em si” fixo e imutavel

Eleutério F. S. Prado?

Slavoj Zizek numa secdo do primeiro capitulo de O mais sublime dos histéricos
(zahar, 1991), apresenta a leitura de Hegel dos famosos paradoxos de Zendo de Eléia.
S3do quatro, mas, para a finalidade desta nota, s6 um deles é necessario: alids, o mais
famoso deles, que é conhecido como a corrida na qual o atleta Aquiles tenta alcancar a
molenga tartaruga, que partira a sua frente porque lhe fora dada uma boa vantagem.

Eis como essa prova pode ser descrita brevemente:

Como se sabe, Zendo, filésofo da Grécia antiga, apresentou uma aporia para
mostrar que o movimento ndo existe, que ele é ilusdo. Numa corrida de 2 mil metros
entre Aquiles e a tartaruga é dada uma vantagem de mil metros para a tartaruga. Dada
a partida, assim que Aquiles tenha andado mil metros, a tartaruga, suponha-se, andou
guinhentos metros; ela esta, portanto, a frente de Aquiles. Quando Aquiles andou mais
guinhentos metros, a tartaruga andou mais duzentos e cinquenta metros, continuando
a sua frente. E assim por diante. A reiteragao desse argumento, mostra, na visdao de
Zendo, que Aquiles ndo alcanga nunca a tartaruga.

O filésofo grego apresenta esse raciocinio visando mostrar que o movimento é
apenas aparéncia — e ndo a verdadeira realidade. Para discutir a leitura de Hegel dessa
aporia, Zizek apresenta primeiro, sumariamente, como a 6tica kantiana compreende
esse modo de pensar. Emprega, entdo, as categorias kantianas do “em si” e do “para
nds” com essa finalidade. Para Kant, como se sabe, a coisa em si é incognoscivel — mas
isto, entretanto, ndo é verdade para Zenao. Eis que esse pensador considerava possivel
conhecer a coisa em si mesma.

Para ambos esses fildosofos, porém, o movimento aparente existe “para nés”,
ainda que ndo do mesmo modo. Com base nesse pressuposto comum, para o filésofo
moderno, Zendo quer conhecer o que nao pode ser conhecido. Mas, entdao, como pode
ser apresentada uma critica do primeiro com base na teoria do conhecimento do
segundo? E este é apenas um primeiro passo. Pois, ndo apenas Zendo, mas também
Kant, devem ser criticados pelo filosofar de Hegel.

Para Kant, a consciéncia é o sujeito ativo do conhecimento; entretanto, ela é
capaz de apreender, por meio da sensibilidade, apenas os fendmenos da realidade, ou
seja, aquilo que aparece. Ja para Zendo, o sujeito cognoscitivo é capaz de apreender o
objeto enquanto tal. E por isso mesmo que o fildsofo grego apreende esse objeto “em
si” como fixo, imdvel e estavel, tomando-o como algo “para nés”. Ora, para o filésofo
moderno, esse “objeto imdvel” é apenas produto de uma ingenuidade da reflexdo. Para
o filésofo antigo, o objeto do conhecimento, que esta ai disponivel para a consciéncia,

! Professor titular e sénior do Departamento de Economia da FEA/USP. Correio eletrénico:
eleuter@usp.br. Blog na internet: https://eleuterioprado.blog. Ainda que seja bem 6bvio, reitera-se aqui
que a nota ndo tem qualquer pretensdo de originalidade. Revisto em 20/01/2021.



pode ser apreendido integralmente. Ao querer apreendé-lo, ao desejar se adequara ele,
julga conhecer o seu fundamento para além de sua aparéncia cognoscivel.

Muito bem, mas diante dessa critica como se coloca o pensamento de Hegel.
Para apresentd-lo, é preciso examinar como Zendo e Kant apreendem o movimento de
deslocamento. O primeiro o vé como uma sucessao de pontos no espacgo: aqui, aqui,
aqui, aqui e assim por diante. Em cada “aqui”, note-se, tem-se o mesmo objeto. Ja Kant,
conhecedor da fisica newtoniana, pensa o movimento também como sucessdo de
pontos, mas determinados simultaneamente no espago e no tempo: aqui/agora,
aqui/agora, aqui/agora e assim por diante.

Assim, da perspectiva kantiana, é possivel explicar o erro formal de Zendo ao
raciocinar sobre a insdlita corrida entre Aquiles e a tartaruga: este se engana porque
pensa o movimento sé no espaco.> Ao considerar essas duas dimensdes, fica facil
descobrir que Aquiles encontra a tartaruga num certo momento da corrida.

De qualquer modo, tal como Zenao, Kant mantém a oposicdo entre um algo que
se move externamente e a consciéncia que, supostamente, o apreende como tal,
situando-se fora dele. Eis que a consciéncia assim apresentada é pura subjetividade. Ora,
ha de fato uma mente que pensa e um algo que se move. Entretanto, a subjetividade e
a objetividade se situam ja sempre num mesmo mundo simbélico, numa realidade que
provém da simbolizagdo do mundo real. Este, alids, ndo esta mais presente enquanto tal
ja que deixou de ser simplesmente um algo ai fora para se tornar um algo que foi
“envolto” por significantes e que, nessa condi¢do, mora agora na propria consciéncia. O
natural, dizendo de outro modo, foi humanizado.

Da perspectiva do autor da Fenomenologia do Espirito, a critica kantiana ndo vai
muito longe, pois ela retém ainda a “coisa em si” ao afirmar que ela é incognoscivel.
Para ele, segundo Zizek, a propria “coisa em si” precisa ser anulada, dissolvida enquanto
tal:

(...) é preciso fazer uma primeira correcdo nessa visdo padrdo kantiana
ora apontada: a diferenca entre o que é “para ela”, ou seja, para a consciéncia,
e 0 que existe “em si”, consiste numa distin¢Go que ocorre no interior da propria
consciéncia. A subversdao hegeliana consiste, pois, em realocar essa distin¢do,
mostrando que ela ndo se encontra onde ela é posta pela consciéncia “ingénua”

e, também, pela consciéncia cientifica moderna.

Posto isso, é preciso doravante considerar que o mundo como realidade
simbolizada pertence ja a consciéncia. Realidade e consciéncia ndo se encontram mais
um externo ao outro. Assim, aquilo que antes aparecia apenas como uma diferenca
entre o “ser imével” no pensamento légico-formal e um ser mével no mundo “ai fora”,
aparecera agora como contradicdo em que cai o préprio pensamento. Veja-se, entdo,
como Zizek examina o pensamento de Zendo.

“Zendo” — comenta ele — “reivindica que o seu argumento consiste numa prova
por reducdo da existéncia do ser imutdvel, o qual permanece “em si” além da aparéncia
enganosa do movimento”. Para ele, ha uma distingdo entre o movimento aparente que

2 Ver a nota escrita por mim em outro post: O “querer dizer” e o implicito “dizer”.



se auto contradiz e o ser-Unico, idéntico a si mesmo, existente em si. A verdade, para
ele, consiste no conteuldo inerte, no “ser em si para noés”.

Ora, ele pensa assim porque quer pensar de um modo isento de qualquer
contradicdo. Mas o que o seu raciocinio mostra é que ele, ao expulsa-la, cai em
contradicdo. Ora, com base no filosofar hegeliano, o que ele realmente afirma vem a ser
a reducao do deslocamento no espago a um movimento que se suprime a si mesmo,
gue se nega ao acontecer. Pois, aquilo que se move também fica, também permanece.

III

Assim, o “ser imével” do além da aparéncia contradita explicitamente o
movimento, mas, ao fazé-lo, na verdade, apresenta implicitamente o movimento como
contraditério, como um estar e um passar simultaneos. Ou seja, para que haja o
movimento de deslocamento no espaco, o proprio mével deve permanecer existindo e
se diferenciando, ficando e saindo de cada ponto em particular de sua trajetdria. O
argumento de Zendo, no entanto, permanece exterior a “coisa em si”; ele fala do ser
uno, supondo que ele persiste existindo por si mesmo, indiferente ao observador. E esse
permanecer idéntico é metafisico; pois, ao contrario, nada fica, tudo se transforma no
mundo real pressuposto, mesmo aquele que ainda nao foi acolhido e humanizado pelo
pensamento humano.

Eis que, no registro do “para nds”, o ser imutavel consiste apenas numa
objetivagdo, numa fixagdo a partir da qual o movimento passa a ser visto como mera
aparéncia enganadora. A consciéncia ingénua, pondo-se do exterior do objeto que se
desloca no espaco, encontra, na verdade — sem que o saiba — a contradicdo prépria do
movimento, ainda que apresente essa contradi¢ao por meio de uma disjungao e, assim,
de uma aporia.

“A passagem do que é somente “para a consciéncia”, isto é, um “em si”
tomado como um “para nds”, nGo é, portanto, uma passagem da aparéncia
superficial, enganosa, para o subjacente que existe “em si mesmo”. Ao contrdrio,
trata-se de reconhecer que a consciéncia que pbs a verdade como fora de si
mesma, entrou jd no caminho da verdade, é jaé uma aproximagdo a propria
verdade”.

De certo modo, “tudo ja estd na consciéncia”: o “em si” que a consciéncia
ingénua objetiva como algo fora dela e que supostamente estd ai oculto, na verdade nao
estd escondido, nao se afigura como algo transcendente; ao contrdrio, encontra-se ja
nela mesma, eis que ele ja foi apropriado por meio da praxis social — e simbdlica — do
ser humano. Elacomete um erro ao pensar que “simesma” e o seu objeto sdo exteriores
entre si; eis que o objeto como objeto simbolizado jd estd contido na consciéncia. A
visada primeira da consciéncia passa a figurar, entdo, como momento formal do
processo dialético por meio da qual a consciéncia se apropria do objeto — ndo,
entretanto, como objeto do entendimento.

Contrariamente a representa¢do cldssica de uma “forma exterior” que
supostamente esconde um conteudo verdadeiro, a abordagem dialética concebe
tal conteudo apartado como uma “ilusGo”; a objetividade cuja presenga inerte
estd fora da consciéncia, para além de sua propria forma aparente, é um
“fetiche”. A verdade do ser para os filosofos eleatas vem por meio de uma
abordagem formal que supostamente demonstra a inconsisténcia do
movimento.



Eis porque a dialética hegeliana afirma a nulidade fundamental desse
“conteudo” — um X, um miolo “em si”, que supostamente é alcancado por meio
de um procedimento formal. Eis que é preciso reconhecer nesse X o reverso do
proprio processo formal. Se Hegel critica Kant por seu formalismo, é porque ele
ndo foi “formalista” o suficiente, isto é, porque ele reteve o postulado de um “em
si” que supostamente escapa ao dominio do transcendental, sem tomar
consciéncia de que se trata de uma “coisa jd na mente” do sujeito cognoscitivo.

O caminho dialético para a verdade do objeto implica, assim, a
experiéncia de sua perda enquanto tal. O objeto, em sua forma rigida, se dissolve
numa rede de “mediacbes”, de processos formais. A “verdade” dialética de que o
objeto consiste na rede de suas mediagées ndo é nova — entretanto, como regra
geral, as pessoas esquecem o outro lado da imediatidade, ou seja, a sua nega¢do
determinada, a passagem do objeto pela rede de suas proprias mediagoes.

Para melhor compreender essa afirmacao, é preciso esclarecer como o pensador
dialético apresenta o movimento de deslocamento. Ora, o modo de pensar de Kant
também precisa ser criticado ja que ele toma a exterioridade como aparéncia que ndo
pode ser apreendida sendo com base em categoriais transcendentais. Kant também se
move pela logica da identidade e ndo quer cair em contradi¢cdes. Ora, sem assumir certas
contradicGes como caracteristicas inerentes dos processos ndao é possivel apreender
verdadeiramente o movimento.

Segundo Hegel, o movimento nao consiste meramente numa sucessao formada
por “aquis” e “agoras”. Eis que, para ele, o mével esta e ndo estd em cada ponto de sua
trajetodria. Ele “estd” em cada momento no registro da posi¢cdo, mas “ndo estad”, também
em cada momento, no registro da pressuposic3o. E abracando essa contradi¢do — que
ndo é a contradicdo rejeitada corretamente pelo entendimento e pela légica formal —
que o filésofo dialético apreende o movimento aqui considerado; em sua ética, é preciso
gue se diga que o moével “estd agora” e “ndo estd agora” em cada ponto possivel de sua
trajetoria.

Kant, como se sabe, abraca o pensamento cientifico da época moderna. Assim,
ele considera que a consciéncia apenas pode apreender os fen6menos em suas relacdes
externas. Por exemplo, o movimento de deslocamento da realidade é assim apreendido
e identificado como um movimento de deslocamento ideal que passa a existir no préprio
pensamento. Em consequéncia, as explicacdes dos fendmenos se deslocam dos proprios
objetos para a consciéncia. Assim, dizendo de outro modo, passa a ser produzida pela
imaginacdo explanatdria, eventualmente mesmo por verdadeiras fantasias. O
pensamento dialético, ao contrario, se concentra no préprio objeto, considerando-o ja
como um objeto simbdlico, significante, cujo significado mora na intersubjetividade
social. E essa Ultima ndo é, para ele, nada mais do que um precipitado da praxis social e
histérica. Para Marx, essa praxis ndo é apenas um movimento da ideia, da cultural, do
espirito, mas um movimento produzido pela atividade concreta, corporal, dos homens na
histdria.

Ora, essa consideracdo permite ser mais explicito sobre o modo pelo qual Hegel
apreende o movimento de deslocamento. Eis que o objeto, para a razdo dialética, “esta-
agora/ndo-esta-agora”, “esta-agora/ndo-esta-agora”, “estd-agora/ndo-esta-agora” e
assim sucessivamente. A mediacdo consiste, entdo, precisamente, na passagem da



positivagdo na negagdo, assim como da negag¢do na positivagdo, de modo reiterado e
continuo.

Ao apreender a “verdade” do ser tal como apresentado pelos eleatas (...)
como o processo de negagdo inerente ao movimento, perde-se o “ser” como algo
fixo, como uma entidade em si mesma. No lugar do ser —um ponto de referéncia
fixo, idéntico a si mesmo — tudo o que resta é o movimento vertiginoso de um
redemoinho sem fim, o movimento como dissolucéo do fixo, algo que se afigura
a primeira vista como algo exterior. Ora, essa “verdade” de Parménides, implicita
no seu dizer, jé havia sido apresentada por Herdclito de Efeso.

E, nesse momento, é preciso visitar, como indica Zizek, o conceito de verdade
acolhido por Hegel: a verdade nao consiste na correspondéncia do pensamento com o
proprio objeto, mas, diferentemente, na correspondéncia possivel do objeto com o seu
conceito. E conceito aqui deve ser entendido como “o préprio si mesmo do objeto,
representado em seu devir — o qual ndo é um sujeito quieto que suporta imével os seus
acidentes — mas sim algo que se move e recobra em si mesmo as suas determinagdes.”
Eis que é assim que o conceito esta apresentado na introducdo da Fenomenologia do
Espirito. Segundo Zizek, para Hegel,

(...) é preciso considerar trés elementos e ndo apenas dois como faz o
entendimento: o conhecimento, formado supostamente na relagdo dual entre o
pensamento e o seu objeto, é substituido por uma trindade formada pelo
pensamento subjetivo, pelo objeto e pelo conceito. O conceito, portanto, néo se
identifica, com o pensamento subjetivo. O conceito — pode-se dizer — é a forma
do pensamento que apresenta o objeto progressiva, mas também
regressivamente, procurando dar conta de suas multiplas determinag¢ées. Tenha-
se em mente que “forma” aqui deve ser compreendida no sentido estrito que
ganha na dialética, ou seja, como “aspecto formal”, aparente, da verdade do
proprio “conteudo”.

Pois, tal conteudo, é preciso acrescentar por maior clareza, apresenta-se
ja na propria forma — ele ndo pode estar, portanto, escondido atrds dessa forma
apreendida como mera aparéncia, tal como pensa o entendimento. O que,
portanto, permanece impensado no pensamento ndo é um excedente
transcendental — a coisa em si —, mas a propria forma, como forma de um
conteudo.

Tem-se, pois, uma trindade de significacdo: a forma, o conteddo e a unidade
deles, ou seja, o contetido que se apresenta justamente por meio da forma. E por isso
gue a razao dialética trabalha sempre sobre o material do entendimento, pensamento
que se ocupa do mundo, distinguindo sempre e, mais do que isso, sempre opondo a
forma e o conteldo, a esséncia e a aparéncia.

Para criticar o entendimento, a dialética apresenta o conceito e este se delineia
como procura sistematica para abarcar o objeto, num movimento que vai do abstrato
ao concreto pensado, tal como dira Karl Marx.

O encontro, contudo, do objeto com o seu conceito é sempre um encontro
faltoso. O objeto nunca vai corresponder ao seu conceito, porque sua existéncia,
a sua consisténcia propria, depende de uma ndo-correspondéncia; o concreto é



uma infinitude que o finito conceitual ndo pode abranger jamais de modo
completo e definitivo. O objeto em si mesmo, como algo fixo, inerte, isto é, como
uma presen¢a ndéo dialética, é em certo sentido uma néo verdade, o qual,
contudo, clama pela verdade do todo a medida que é visto a partir do conceito.
Por isso, o caminho da verdade de um objeto implica numa perda, na dissolugéo
de sua fixidez, de sua consisténcia ontoldgica.

Neste ponto, entretanto, é preciso mencionar que a dialética hegeliana é uma
dialética da autoconsciéncia, do espirito que a si mesmo se encontra num movimento
ndo so temporal, mas histdrico. E que, ela foi superada pela dialética marxiana que é
uma dialética da praxis, da atividade concreta dos seres humanos na vida cotidiana e na
apropriagcdao da natureza, o que envolve ndo apenas um empenho da mente, mas
também do proprio corpo.



