
1 
 

Verdade como perda do objeto, 
enquanto “em si” fixo e imutável 

 

Eleutério F. S. Prado1 

 

Slavoj Zizek numa seção do primeiro capítulo de O mais sublime dos histéricos 
(Zahar, 1991), apresenta a leitura de Hegel dos famosos paradoxos de Zenão de Eléia. 
São quatro, mas, para a finalidade desta nota, só um deles é necessário: aliás, o mais 
famoso deles, que é conhecido como a corrida na qual o atleta Aquiles tenta alcançar a 
molenga tartaruga, que partira a sua frente porque lhe fora dada uma boa vantagem.  

Eis como essa prova pode ser descrita brevemente: 

Como se sabe, Zenão, filósofo da Grécia antiga, apresentou uma aporia para 
mostrar que o movimento não existe, que ele é ilusão. Numa corrida de 2 mil metros 
entre Aquiles e a tartaruga é dada uma vantagem de mil metros para a tartaruga. Dada 
a partida, assim que Aquiles tenha andado mil metros, a tartaruga, suponha-se, andou 
quinhentos metros; ela está, portanto, à frente de Aquiles. Quando Aquiles andou mais 
quinhentos metros, a tartaruga andou mais duzentos e cinquenta metros, continuando 
à sua frente. E assim por diante. A reiteração desse argumento, mostra, na visão de 
Zenão, que Aquiles não alcança nunca a tartaruga. 

O filósofo grego apresenta esse raciocínio visando mostrar que o movimento é 
apenas aparência – e não a verdadeira realidade. Para discutir a leitura de Hegel dessa 
aporia, Zizek apresenta primeiro, sumariamente, como a ótica kantiana compreende 
esse modo de pensar. Emprega, então, as categorias kantianas do “em si” e do “para 
nós” com essa finalidade. Para Kant, como se sabe, a coisa em si é incognoscível – mas 
isto, entretanto, não é verdade para Zenão. Eis que esse pensador considerava possível 
conhecer a coisa em si mesma.  

Para ambos esses filósofos, porém, o movimento aparente existe “para nós”, 
ainda que não do mesmo modo. Com base nesse pressuposto comum, para o filósofo 
moderno, Zenão quer conhecer o que não pode ser conhecido. Mas, então, como pode 
ser apresentada uma crítica do primeiro com base na teoria do conhecimento do 
segundo? E este é apenas um primeiro passo. Pois, não apenas Zenão, mas também 
Kant, devem ser criticados pelo filosofar de Hegel.   

Para Kant, a consciência é o sujeito ativo do conhecimento; entretanto, ela é 
capaz de apreender, por meio da sensibilidade, apenas os fenômenos da realidade, ou 
seja, aquilo que aparece. Já para Zenão, o sujeito cognoscitivo é capaz de apreender o 
objeto enquanto tal. É por isso mesmo que o filósofo grego apreende esse objeto “em 
si” como fixo, imóvel e estável, tomando-o como algo “para nós”. Ora, para o filósofo 
moderno, esse “objeto imóvel” é apenas produto de uma ingenuidade da reflexão. Para 
o filósofo antigo, o objeto do conhecimento, que está aí disponível para a consciência, 

 
1 Professor titular e sênior do Departamento de Economia da FEA/USP. Correio eletrônico: 
eleuter@usp.br. Blog na internet: https://eleuterioprado.blog. Ainda que seja bem óbvio, reitera-se aqui 
que a nota não tem qualquer pretensão de originalidade. Revisto em 20/01/2021. 



2 
 

pode ser apreendido integralmente. Ao querer apreendê-lo, ao desejar se adequar a ele, 
julga conhecer o seu fundamento para além de sua aparência cognoscível. 

Muito bem, mas diante dessa crítica como se coloca o pensamento de Hegel. 
Para apresentá-lo, é preciso examinar como Zenão e Kant apreendem o movimento de 
deslocamento. O primeiro o vê como uma sucessão de pontos no espaço: aqui, aqui, 
aqui, aqui e assim por diante. Em cada “aqui”, note-se, tem-se o mesmo objeto. Já Kant, 
conhecedor da física newtoniana, pensa o movimento também como sucessão de 
pontos, mas determinados simultaneamente no espaço e no tempo: aqui/agora, 
aqui/agora, aqui/agora e assim por diante.  

Assim, da perspectiva kantiana, é possível explicar o erro formal de Zenão ao 
raciocinar sobre a insólita corrida entre Aquiles e a tartaruga: este se engana porque 
pensa o movimento só no espaço.2 Ao considerar essas duas dimensões, fica fácil 
descobrir que Aquiles encontra a tartaruga num certo momento da corrida.  

De qualquer modo, tal como Zenão, Kant mantém a oposição entre um algo que 
se move externamente e a consciência que, supostamente, o apreende como tal, 
situando-se fora dele. Eis que a consciência assim apresentada é pura subjetividade. Ora, 
há de fato uma mente que pensa e um algo que se move. Entretanto, a subjetividade e 
a objetividade se situam já sempre num mesmo mundo simbólico, numa realidade que 
provém da simbolização do mundo real. Este, aliás, não está mais presente enquanto tal 
já que deixou de ser simplesmente um algo aí fora para se tornar um algo que foi 
“envolto” por significantes e que, nessa condição, mora agora na própria consciência. O 
natural, dizendo de outro modo, foi humanizado. 

Da perspectiva do autor da Fenomenologia do Espírito, a crítica kantiana não vai 
muito longe, pois ela retém ainda a “coisa em si” ao afirmar que ela é incognoscível. 
Para ele, segundo Zizek, a própria “coisa em si” precisa ser anulada, dissolvida enquanto 
tal:  

(...) é preciso fazer uma primeira correção nessa visão padrão kantiana 
ora apontada: a diferença entre o que é “para ela”, ou seja, para a consciência, 
e o que existe “em si”, consiste numa distinção que ocorre no interior da própria 
consciência. A subversão hegeliana consiste, pois, em realocar essa distinção, 
mostrando que ela não se encontra onde ela é posta pela consciência “ingênua” 
e, também, pela consciência científica moderna. 

Posto isso, é preciso doravante considerar que o mundo como realidade 
simbolizada pertence já à consciência. Realidade e consciência não se encontram mais 
um externo ao outro. Assim, aquilo que antes aparecia apenas como uma diferença 
entre o “ser imóvel” no pensamento lógico-formal e um ser móvel no mundo “aí fora”, 
aparecerá agora como contradição em que cai o próprio pensamento.  Veja-se, então, 
como Zizek examina o pensamento de Zenão.  

“Zenão” – comenta ele – “reivindica que o seu argumento consiste numa prova 
por redução da existência do ser imutável, o qual permanece “em si” além da aparência 
enganosa do movimento”. Para ele, há uma distinção entre o movimento aparente que 

 
2 Ver a nota escrita por mim em outro post: O “querer dizer” e o implícito “dizer”.  



3 
 

se auto contradiz e o ser-único, idêntico a si mesmo, existente em si. A verdade, para 
ele, consiste no conteúdo inerte, no “ser em si para nós”.  

Ora, ele pensa assim porque quer pensar de um modo isento de qualquer 
contradição. Mas o que o seu raciocínio mostra é que ele, ao expulsá-la, cai em 
contradição. Ora, com base no filosofar hegeliano, o que ele realmente afirma vem a ser 
a redução do deslocamento no espaço a um movimento que se suprime a si mesmo, 
que se nega ao acontecer. Pois, aquilo que se move também fica, também permanece.  

Assim, o “ser imóvel” do além da aparência contradita explicitamente o 
movimento, mas, ao fazê-lo, na verdade, apresenta implicitamente o movimento como 
contraditório, como um estar e um passar simultâneos. Ou seja, para que haja o 
movimento de deslocamento no espaço, o próprio móvel deve permanecer existindo e 
se diferenciando, ficando e saindo de cada ponto em particular de sua trajetória. O 
argumento de Zenão, no entanto, permanece exterior à “coisa em si”; ele fala do ser 
uno, supondo que ele persiste existindo por si mesmo, indiferente ao observador. E esse 
permanecer idêntico é metafísico; pois, ao contrário, nada fica, tudo se transforma no 
mundo real pressuposto, mesmo aquele que ainda não foi acolhido e humanizado pelo 
pensamento humano. 

 Eis que, no registro do “para nós”, o ser imutável consiste apenas numa 
objetivação, numa fixação a partir da qual o movimento passa a ser visto como mera 
aparência enganadora. A consciência ingênua, pondo-se do exterior do objeto que se 
desloca no espaço, encontra, na verdade – sem que o saiba – a contradição própria do 
movimento, ainda que apresente essa contradição por meio de uma disjunção e, assim, 
de uma aporia.  

“A passagem do que é somente “para a consciência”, isto é, um “em si” 
tomado como um “para nós”, não é, portanto, uma passagem da aparência 
superficial, enganosa, para o subjacente que existe “em si mesmo”. Ao contrário, 
trata-se de reconhecer que a consciência que pôs a verdade como fora de si 
mesma, entrou já no caminho da verdade, é já uma aproximação à própria 
verdade”. 

De certo modo, “tudo já está na consciência”: o “em si” que a consciência 
ingênua objetiva como algo fora dela e que supostamente está aí oculto, na verdade não 
está escondido, não se afigura como algo transcendente; ao contrário, encontra-se já 
nela mesma, eis que ele já foi apropriado por meio da práxis social – e simbólica – do 
ser humano.  Ela comete um erro ao pensar que “si mesma” e o seu objeto são exteriores 
entre si; eis que o objeto como objeto simbolizado já está contido na consciência. A 
visada primeira da consciência passa a figurar, então, como momento formal do 
processo dialético por meio da qual a consciência se apropria do objeto – não, 
entretanto, como objeto do entendimento.  

Contrariamente à representação clássica de uma “forma exterior” que 
supostamente esconde um conteúdo verdadeiro, a abordagem dialética concebe 
tal conteúdo apartado como uma “ilusão”; a objetividade cuja presença inerte 
está fora da consciência, para além de sua própria forma aparente, é um 
“fetiche”. A verdade do ser para os filósofos eleatas vem por meio de uma 
abordagem formal que supostamente demonstra a inconsistência do 
movimento.   



4 
 

Eis porque a dialética hegeliana afirma a nulidade fundamental desse 
“conteúdo” – um X, um miolo “em si”, que supostamente é alcançado por meio 
de um procedimento formal. Eis que é preciso reconhecer nesse X o reverso do 
próprio processo formal. Se Hegel critica Kant por seu formalismo, é porque ele 
não foi “formalista” o suficiente, isto é, porque ele reteve o postulado de um “em 
si” que supostamente escapa ao domínio do transcendental, sem tomar 
consciência de que se trata de uma “coisa já na mente” do sujeito cognoscitivo.  

O caminho dialético para a verdade do objeto implica, assim, a 
experiência de sua perda enquanto tal. O objeto, em sua forma rígida, se dissolve 
numa rede de “mediações”, de processos formais. A “verdade” dialética de que o 
objeto consiste na rede de suas mediações não é nova – entretanto, como regra 
geral, as pessoas esquecem o outro lado da imediatidade, ou seja, a sua negação 
determinada, a passagem do objeto pela rede de suas próprias mediações. 

Para melhor compreender essa afirmação, é preciso esclarecer como o pensador 
dialético apresenta o movimento de deslocamento. Ora, o modo de pensar de Kant 
também precisa ser criticado já que ele toma a exterioridade como aparência que não 
pode ser apreendida senão com base em categoriais transcendentais. Kant também se 
move pela lógica da identidade e não quer cair em contradições. Ora, sem assumir certas 
contradições como características inerentes dos processos não é possível apreender 
verdadeiramente o movimento. 

Segundo Hegel, o movimento não consiste meramente numa sucessão formada 
por “aquis” e “agoras”. Eis que, para ele, o móvel está e não está em cada ponto de sua 
trajetória. Ele “está” em cada momento no registro da posição, mas “não está”, também 
em cada momento, no registro da pressuposição. É abraçando essa contradição – que 
não é a contradição rejeitada corretamente pelo entendimento e pela lógica formal – 
que o filósofo dialético apreende o movimento aqui considerado; em sua ótica, é preciso 
que se diga que o móvel “está agora” e “não está agora” em cada ponto possível de sua 
trajetória.   

Kant, como se sabe, abraça o pensamento científico da época moderna. Assim, 
ele considera que a consciência apenas pode apreender os fenômenos em suas relações 
externas. Por exemplo, o movimento de deslocamento da realidade é assim apreendido 
e identificado como um movimento de deslocamento ideal que passa a existir no próprio 
pensamento. Em consequência, as explicações dos fenômenos se deslocam dos próprios 
objetos para a consciência. Assim, dizendo de outro modo, passa a ser produzida pela 
imaginação explanatória, eventualmente mesmo por verdadeiras fantasias. O 
pensamento dialético, ao contrário, se concentra no próprio objeto, considerando-o já 
como um objeto simbólico, significante, cujo significado mora na intersubjetividade 
social. E essa última não é, para ele, nada mais do que um precipitado da práxis social e 
histórica.  Para Marx, essa práxis não é apenas um movimento da ideia, da cultural, do 
espírito, mas um movimento produzido pela atividade concreta, corporal, dos homens na 
história.   

Ora, essa consideração permite ser mais explícito sobre o modo pelo qual Hegel 
apreende o movimento de deslocamento. Eis que o objeto, para a razão dialética, “está-
agora/não-está-agora”, “está-agora/não-está-agora”, “está-agora/não-está-agora” e 
assim sucessivamente. A mediação consiste, então, precisamente, na passagem da 



5 
 

positivação na negação, assim como da negação na positivação, de modo reiterado e 
contínuo.    

Ao apreender a “verdade” do ser tal como apresentado pelos eleatas (...) 
como o processo de negação inerente ao movimento, perde-se o “ser” como algo 
fixo, como uma entidade em si mesma. No lugar do ser – um ponto de referência 
fixo, idêntico a si mesmo – tudo o que resta é o movimento vertiginoso de um 
redemoinho sem fim, o movimento como dissolução do fixo, algo que se afigura 
à primeira vista como algo exterior. Ora, essa “verdade” de Parmênides, implícita 
no seu dizer, já havia sido apresentada por Heráclito de Éfeso. 

E, nesse momento, é preciso visitar, como indica Zizek, o conceito de verdade 
acolhido por Hegel: a verdade não consiste na correspondência do pensamento com o 
próprio objeto, mas, diferentemente, na correspondência possível do objeto com o seu 
conceito. E conceito aqui deve ser entendido como “o próprio si mesmo do objeto, 
representado em seu devir – o qual não é um sujeito quieto que suporta imóvel os seus 
acidentes – mas sim algo que se move e recobra em si mesmo as suas determinações.” 
Eis que é assim que o conceito está apresentado na introdução da Fenomenologia do 
Espírito. Segundo Zizek, para Hegel,  

 (...) é preciso considerar três elementos e não apenas dois como faz o 
entendimento: o conhecimento, formado supostamente na relação dual entre o 
pensamento e o seu objeto, é substituído por uma trindade formada pelo 
pensamento subjetivo, pelo objeto e pelo conceito. O conceito, portanto, não se 
identifica, com o pensamento subjetivo. O conceito – pode-se dizer – é a forma 
do pensamento que apresenta o objeto progressiva, mas também 
regressivamente, procurando dar conta de suas múltiplas determinações. Tenha-
se em mente que “forma” aqui deve ser compreendida no sentido estrito que 
ganha na dialética, ou seja, como “aspecto formal”, aparente, da verdade do 
próprio “conteúdo”.  

Pois, tal conteúdo, é preciso acrescentar por maior clareza, apresenta-se 
já na própria forma – ele não pode estar, portanto, escondido atrás dessa forma 
apreendida como mera aparência, tal como pensa o entendimento. O que, 
portanto, permanece impensado no pensamento não é um excedente 
transcendental – a coisa em si –, mas a própria forma, como forma de um 
conteúdo.  

Tem-se, pois, uma trindade de significação: a forma, o conteúdo e a unidade 
deles, ou seja, o conteúdo que se apresenta justamente por meio da forma. É por isso 
que a razão dialética trabalha sempre sobre o material do entendimento, pensamento 
que se ocupa do mundo, distinguindo sempre e, mais do que isso, sempre opondo a 
forma e o conteúdo, a essência e a aparência. 

Para criticar o entendimento, a dialética apresenta o conceito e este se delineia 
como procura sistemática para abarcar o objeto, num movimento que vai do abstrato 
ao concreto pensado, tal como dirá Karl Marx.  

O encontro, contudo, do objeto com o seu conceito é sempre um encontro 
faltoso. O objeto nunca vai corresponder ao seu conceito, porque sua existência, 
a sua consistência própria, depende de uma não-correspondência; o concreto é 



6 
 

uma infinitude que o finito conceitual não pode abranger jamais de modo 
completo e definitivo. O objeto em si mesmo, como algo fixo, inerte, isto é, como 
uma presença não dialética, é em certo sentido uma não verdade, o qual, 
contudo, clama pela verdade do todo à medida que é visto a partir do conceito. 
Por isso, o caminho da verdade de um objeto implica numa perda, na dissolução 
de sua fixidez, de sua consistência ontológica.   

Neste ponto, entretanto, é preciso mencionar que a dialética hegeliana é uma 
dialética da autoconsciência, do espírito que a si mesmo se encontra num movimento 
não só temporal, mas histórico. E que, ela foi superada pela dialética marxiana que é 
uma dialética da práxis, da atividade concreta dos seres humanos na vida cotidiana e na 
apropriação da natureza, o que envolve não apenas um empenho da mente, mas 
também do próprio corpo.   

 

 


