
1 
 

A sociedade autofágica:  
um destino inexorável? 

 

Eleutério F. S. Prado1 

 

O livro de Anselm Jappe, A sociedade autofágica – capitalismo, desmesura e 
autodestruição (Antígona, 2019), não apresenta um futuro otimista para a sociedade 
humana no sofrido planeta Terra. Mas esta predição, entretanto, não pode ser vista 
como um problema, pois, como bem se sabe, o pessimismo da razão pode e deve ser 
combinado com o otimismo da vontade. Ocorre que a eventual falta ou insuficiência 
desse último traço de caráter pode comprometer essa interessante obra, que não peca 
pela ausência de ousadia na compreensão do atual momento histórico. Ora, é preciso 
perguntar o porquê. 

O relato acabrunhador que aí se apresenta parte de uma alegoria, o mito grego 
de Erisícton, que fora supostamente rei de Tessália numa época distante.  Vendo o 
mundo como parte integrante de seu domínio ilimitado, ele abate uma árvore sagrada 
para empregá-la na construção de seu palácio. Eis que o seu ego narcisista não tem 
qualquer limitação e, por isso, não é capaz de cultivar o razoável, o bom senso em sua 
relação com o mundo. Deméter, a deusa das colheitas, diante desse grave delito, 
despertou nele, como castigo, uma fome insaciável. Para satisfazê-la, esse monarca 
passou então a comer tudo o que encontrava em sua volta; depois de destruir a natureza 
e, assim, o seu próprio reino, como a sua fome não tinha limites, sem qualquer 
alternativa, ele passou a comer a si mesmo.  

Jappe toma esse mito como uma metáfora pertinente para o que está 
atualmente acontecendo no evolver suicida da sociedade humana, não apenas aqui e 
acola, mas como um todo. Eis que esta última se encontra agora num processo 
adiantado de consumo do próprio humano e do ambiente legado pela natureza, de tal 
modo que começou já a se destruir enquanto civilização alcançada e possível. “O mito 
antecipa assim” – diz ele –, “de forma extraordinária, a lógica do valor, da mercadoria e 
do dinheiro” tal como Marx pode caracterizá-la em O capital. Especialmente quando se 
tem em conta que agora o capital se tornou um “sujeito” genocida.  

Nessa obra, como se sabe, o capital é apresentado como uma relação social 
insaciável que se alimenta de mais-valor e, assim, de mais-trabalho de modo 
tendencialmente infinito. Ao fazê-lo, com a finalidade apenas aparente de produzir 
valores de uso que satisfazem as necessidades humanas, a relação de capital, ao revés, 
consome inexoravelmente, enquanto persiste existindo, a natureza humana e não 
humana. Tal como no mito apresentado, a partir de certo ponto, a sua dinâmica entra 
num caminho de destruição que leva, pouco a pouco, a um estado em que ocorre a sua 
própria autodestruição.  Ora, se essa lógica foi capaz no passado de superar a “idiotia 
rural” da sociedade medieval, o modo de produção baseado no capital está agora 
obliterando o futuro da sociedade que ele próprio criou – e que não parece capaz de 

 
1 Professor aposentado e sênior do Departamento de Economia da FEA/USP. Correio eletrônico: 
eleuter@usp.br. Blog na internet: https://eleuterioprado.blog. 



2 
 

abandonar o seu contínuo processo contínuo de modernização. A idiotia do passado foi, 
portanto, substituída por uma “esperteza imbecil”.  

Como se sabe, Jappe é um dos teóricos da corrente de pensamento crítico 
contemporâneo que se autodenomina de “crítica do valor”, a qual tem como 
fundadores principais dois pensadores bem conhecidos: Moishe Postone e Robert Kurz. 
Essa linhagem de reflexão que provém de Marx é, entretanto, adversária do que ela 
própria denomina de “marxismo tradicional”. Em sua visão, este último tronco, assim 
como os seus vários ramos, nunca quis enfatizar a irracionalidade intrínseca do processo 
de acumulação de capital. Preferiu, ao contrário, concentrar-se na questão da 
distribuição dos frutos do progresso que dele resulta.  

Assim, em síntese, se a socialdemocracia lutou apenas para melhorar a 
repartição dos resultados diretos e indiretos da própria produção capitalista, o 
marxismo revolucionário, ainda com um propósito meramente distributivo, quis superar 
a propriedade privada dos meios de produção e, assim, a concorrência dos capitais – 
mas não a mercadoria, o dinheiro e o capital enquanto tais. Para tanto, suprimiu a 
concorrência, colocando em seu lugar uma economia de planejamento centralizado, 
conduzida sob a égide do Estado.  

A crítica do valor não se define em geral, portanto, como marxista, mas ainda 
assim como teoria crítica radical do capitalismo e, por extensão, de um marxismo que 
ela enxerga como altamente equivocado. A sua compreensão de mundo está assentada 
na compreensão do sistema do capital que se encontra nas obras maduras de Marx, mas 
sem adotar, porém, a sua apresentação da história. Rejeita, portanto, tanto o 
materialismo histórico quanto a dialética da luta de classes enquanto motor da 
transformação da sociedade.  

Para tanto, a crítica do valor distingue um Marx exotérico de um Marx esotérico. 
O primeiro seria um “filho dissidente do Iluminismo (...) que pretendeu apontar o 
caminho para chegar a uma organização mais justa da sociedade, a qual deveria ser 
alcançada por meio da luta de classes”. O segundo, esotérico, seria aquele que “criticou 
as categorias básicas da sociedade capitalista: valor e trabalho abstrato, mercadoria e 
dinheiro”. Assim, se o primeiro teria se prendido à sociedade do progresso e do trabalho, 
o segundo apontara para a superação da sociabilidade que engendra o fetichismo da 
mercadoria, do dinheiro e do capital.  

Rememora, então, a apresentação do valor contida no primeiro capítulo do livro 
primeiro de O capital. Marx, como se sabe, começara pela apresentação da mercadoria 
como forma elementar da riqueza no modo de produção capitalista. Eis que ela aparece, 
tal como já haviam dito os economistas clássicos, como valor de uso e valor de troca. 
Como as utilidades dos bens são incomensuráveis entre si, a relação de troca entre duas 
mercadorias quaisquer só pode ser explicada como uma forma de manifestação dos 
valores que estão aí implícitos.  

Ora, o valor econômico em geral, para esse autor, é formado por uma substância 
social, a qual, segundo o texto original, consiste no trabalho abstrato e socialmente 
necessário para produzir a mercadoria. Em consequência, a relação social fundamental 
do mundo das mercadorias não aparece como tal, mas como uma relação de coisas que 
tem valor. Marx diz que se tem aí não uma relação social direta, mas indireta. Por isso 



3 
 

mesmo, essa relação social não aparece como tal na troca, pois o que aí abrolha é apenas 
a própria troca de coisas que tem valor, ou seja, mercadorias.  

O pensamento crítico original, para revelar esse enigma da troca de mercadoria, 
diz então que ela se apresenta como uma “relação social de coisas”. Ora, é justamente 
esse encobrimento da relação social que está na base do que denomina de fetiche da 
mercadoria. É por isso, pois, que a mercadoria se configura como coisa misteriosa para 
o senso comum; eis que porta em seu caráter de coisa uma sociabilidade que permanece 
inconsciente enquanto tal para os atores sociais. Eles, portanto, não sabem o que de 
fato fazem. 

Jappe tem uma compreensão correta do fetichismo da mercadoria, ou melhor, 
do caráter fetichista de todas as manifestações do produto do trabalho no capitalismo 
já que sempre se apresentam na forma de mercadoria. Eis que o capital costuma se 
apresentar sob a forma de mercadoria ou de dinheiro e este nada mais é do que a 
mercadoria universal. É preciso notar neste ponto, entretanto, que ele tem uma 
compreensão algo totalizante do mundo centrado no sistema econômico. Eis que a 
consciência e a vontade do suporte humano da relação de capital parece estar bem 
colonizado pelo próprio modo de existir objetivo da relação de capital. Ou seja, a lógica 
social do capital e a lógica mental do proprietário capitalista, para ele, convergem e tem 
de convergir:  

O fetichismo não é uma falsa consciência ou uma simples mistificação, é, 
isto sim, uma forma de existência social total que se situa a montante de 
qualquer separação entre reprodução material e psique, porque ela determina as 
próprias formas do pensamento e do agir. 

Talvez, poderia ele argumentar – se indagado fosse a respeito dessa totalização 
– que ela já estaria no próprio Marx. Esse autor não dissera que o capital, que se mantém 
como tal e mesmo sempre aumenta, transitando de uma forma mercantil para outra, 
deveria ser visto como um sujeito automático do modo de produção capitalista? Nessa 
perspectiva, o seu suporte “humano” não poderia também ser encarado como um 
sujeito, uma criação histórica da época moderna que emergira junto com a relação de 
capital? Ou melhor, ele não se configuraria já como uma “forma-sujeito”, como um a 
priori histórico que se encontra na cabeça “humana”, um modo de pensar consentâneo 
com o próprio modo de ser do sujeito automático?  Jappe julga que sim: para ele, na 
época moderna, o ser humano genérico recebeu a “forma-sujeito” e se tornou, assim, 
uma mera projeção do capital: 

Na sociedade em que domina o fetichismo da mercadoria não pode haver 
um verdadeiro sujeito humano: é o valor, nas suas metamorfoses (mercadoria e 
dinheiro), que constitui o verdadeiro sujeito. Os “sujeitos” humanos vão ao seu 
reboque, são os seus executantes e “funcionários” – “sujeitos” do sujeito 
automático.  

Na verdade, o que assim se apresenta é um desvio em relação à dialética 
marxiana. Note-se que, em O capital, Marx não diz nunca do capital que ele é forma. 
Distintamente, ele diz que a mercadoria e o dinheiro são formas do capital, assumindo 
assim, evidentemente, que o valor que se valoriza é o “sujeito” posto do capitalismo. O 
valor é, portanto, o conteúdo dessas formas. Note-se que, na Lógica de Hegel, o par 
reflexivo “forma/conteúdo” pertence à lógica da essência (momento em que o sujeito 



4 
 

está ainda pressuposto) e que o par “sujeito/objeto” pertence à lógica do conceito 
(momento em que o sujeito está posto). Logo, se essa mesma lógica se encontra 
também na apresentação de O capital, a categoria “forma” pressupõe aí a categoria 
“sujeito”. Assim, no interior desse discurso, a noção “forma-sujeito” que visa 
compreender o suporte da relação de capital não pode deixar de figurar como 
arrevesada. 

É preciso lembrar aqui a diferença entre determinação e posição que consta da 
dialética que vem de Hegel e que está presente em Marx. Em consequência, para este 
último autor, no capitalismo, o homem não é sujeito posto, mas apenas sujeito 
pressuposto; isto é, alguém que pode, eventualmente, vir a ser sujeito efetivamente no 
curso da história. Nesse sentido, como bem mostrou Ruy Fausto, o que está posto na 
esfera econômica da sociedade são certos predicados históricos do ser genérico 
“homem”, isto é, grosso modo, os predicados capitalista e trabalhador. É por isso que 
Marx considera um e outro como personificações, respectivamente, do capital e da 
força de trabalho. As pessoas estão aí, sim, mas não como pessoas simplesmente e não 
também como sujeitos verdadeiros, mas apenas como suportes. É por isso que diz: “os 
personagens econômicos encarnados pelas pessoas nada mais são que as 
personificações das relações econômicas”. 

Em consequência, o sujeito automático referido por Marx não é também um 
verdadeiro sujeito já que apenas passa nas formas mercadoria e dinheiro, cujos suportes 
são criados pelo trabalho concreto com a ajuda da natureza. Como essa criação se 
destina ao mercado, o processo social reduz esses trabalhos concretos a trabalho 
abstrato, os trabalhos privados a trabalho social, os trabalhos complexos a trabalho 
simples. Daí a tese de que o trabalho produtor de mercadorias é alienado; eis que é 
gasto de energia humana que serve à produção capitalista. Ou melhor, trata-se um gasto 
de músculos e cérebros que forma base a partir da qual o processo social reduz o 
trabalho concreto ao trabalho abstrato.     

Ademais, uma condição necessária para que o humano genérico se torne um dia 
sujeito – então, um verdadeiro sujeito – é que tenha sido superado historicamente o 
fetichismo inerente às formas de existência da sociabilidade mercantil e capitalista. Por 
outro visor, ele próprio tem de se superar no curso da luta por uma vida boa vindoura, 
suplantando a alienação e o estranhamento que essa sociabilidade inevitavelmente cria. 
Não se pode saber, antes que essa transformação social venha a ocorrer, todas as 
determinações que esse sujeito humano possa vir a ter. Pode-se dizer, no entanto, que 
se trata de um processo de emancipação em que o humano suprime a estrutura social 
centrada na relação de capital que, enquanto existe, permanece inconsciente para 
aqueles que aí atuam.  

Nada disso implica que o ser sujeitado à lógica do capital, isto é, à racionalidade 
irracional do sempre mais, sempre mais, sempre mais valor, não possa e não deva ser 
severamente criticado. Ora, é isto o que Jappe faz no penúltimo capítulo de seu livro, A 
crise da forma-sujeito. Note-se pelo próprio título do capítulo que ele toma esse 
“sujeitado” como uma “forma-sujeito”. Desse modo, ele critica corretamente o agente 
revolucionário do marxismo tradicional, pois, em última análise, ele não busca superar 
a lógica de realimentação positiva inerente ao capital. Ao contrário, quer mantê-la, 
desejando apenas criar um sistema econômico, nominalmente comandado pela classe 



5 
 

trabalhadora, que garanta uma repartição bem mais igualitária do que aquela que é 
produzida pelo capitalismo baseado em mercados concorrenciais.  

A categoria “forma-sujeito” – que aqui se faz a crítica – é bem problemática, já 
que implica no bloqueio de qualquer transformação que possa vir por meio de um 
processo de autorrealização que começa já no interior do próprio capitalismo. Eis que é 
preciso iniciar a formação já agora de um sujeito democrático e ecológico que passa a 
respeitar de verdade o ser humano e a natureza. A ideia de forma-sujeito tende a levar 
o pensamento crítico – crê este resenhista – a um beco sem saída.  

No último capítulo do livro A sociedade autofágica, Jappe escreve: “é inútil 
perder tempo com os mil e um detalhes de uma democracia direta como garantia de 
‘antimanipulação (...) se tudo aquilo que se decidir da forma mais democrática for 
sempre a execução de imperativos sistêmicos inconscientemente pressupostos”. 
Aquele que lê a conclusão do livro fica com a impressão de que o autor não vê qualquer 
perspectiva concreta de superação do capitalismo, mesmo se, ao finalizá-lo, tenha 
declarado, referindo-se às categorias capitalistas, que “é possível viver sem elas”.  

A resenha já está adiantada, mas ainda não se mencionou a principal 
contribuição do livro de Anselm Jappe para uma melhor apreensão da sociedade 
contemporânea. E ela se encontra nos três primeiros capítulos dessa obra: o fetichismo 
que reina nesse mundo, narcisismo e capitalismo, o pensamento contemporâneo 
perante o fetichismo. 

 Consiste ela num esforço de trazer a reflexão psicanalítica para o campo da 
crítica da economia política com a finalidade de obter uma melhor compreensão do 
capitalismo, em especial, daquele que evolveu depois do fim da II Guerra Mundial. “Ao 
que parece” – diz ele – “até aqui ninguém tentou investigar a relação entre o narcisismo 
e a lógica do valor”. Se no capitalismo liberal “a energia libidinal era canalizada para o 
trabalho, com repressão da sexualidade”, o que gerava neuroses obsessivas, no 
capitalismo neoliberal ela é dirigida para um consumismo insaciável que, ao normalizar 
o narcisismo, aprisiona as pessoas num vazio sem fim.  

Como aponta, parece haver um elo entre a perversão narcisista e a exacerbação 
da concorrência não só no sistema econômico, mas também no mundo da vida social e 
cultural. A lógica da competição, que tem sempre em vista fazer o dinheiro gerar mais 
dinheiro, exige pessoas frias, calculistas, egoístas que tomam o seu arredor, isto é, as 
coisas e as pessoas, meramente como objeto de manipulação e de exploração com vistas 
à satisfação dos próprios “egos” que, na verdade, não estão no comando. Jappe quer 
mostrar que esse modo de ser pode ser derivado do “narcisismo secundário”, ou seja, 
do sentimento ególatra para o qual não há psicologicamente um mundo exterior 
independente e que tem vida própria. Pois, o narcisista vê o entorno como uma mera 
de projeção de si mesmo. Mesmo se ele se serve desmedidamente das pessoas e das 
coisas, “o seu mundo interior é muito pobre: ele não investe nada nas suas relações com 
as pessoas e as coisas e, por conseguinte, nada recebe delas que verdadeiramente o 
felicita”.   

Bem, é preciso mencionar nesse momento que o livro de Jappe aqui resenhado 
consiste numa retomada da temática da obra de Christopher Lasch, principalmente em 
A cultura do narcisismo (Imago, 1983) e O mínimo eu (Brasiliense, 1986). Esse autor, já 
na década dos anos 1970 do século passado, foi capaz de trazer a reflexão psicanalítica 



6 
 

para uma melhor compreensão da sociedade contemporânea, em especial, dos Estados 
Unidos, sem conectá-la, entretanto, à lógica do capital.  

Para finalizar, é preciso dizer que o percurso de Anselm Jappe nesse longo escrito 
atravessa muitos campos do conhecimento: filosofia, economia política, psicanálise, 
sociologia e política. E que, por isso, não se oferece facilmente para uma síntese 
compreensiva. Mas também – veja-se – este não é e não pode ser o objetivo da resenha. 
Eis que ela apenas deixa um convite para que o livro A sociedade autofágica seja lido, 
discutido e, eventualmente, criticado, já que encerra uma temática importante para 
todos aqueles que não querem se conformar com o destino que nele se projeta – ainda 
que de um modo fortemente crítico.     

 

   


